礦砂大藏經

阿毗曇毗婆沙論卷第三十四

第十七冊 一

阿毗曇毗婆沙論卷第三十三

說三

金針鑲下與鏡同，＃同，＃同，＃同，＃同，＃同，＃同，

阿毗曇毗婆沙論卷第三十四

第十七冊 二

佛憍羅那摩尼那三拘茶蛇尼那色者謂

說三

金針鑲下與鏡同，＃同，＃同，＃同，＃同，＃同，＃同，
說者三在欲界謂慢慢過慢過慢早慢餘在三界所以者何者界無計生處等起慢故復有三界說者盡在三界問曰若然者色無色界無計生處等起慢乃至廣說答曰本於此間修行廣布以因力故於彼亦起現前復有說者彼中雖不現行於此因是故亦起現行言我王勝我定少不如彼又世尊言有三識謂欲覺恚覺害覺乃至廣

云何欲覺自害者皆如有一起愛纏身熱心熱所以者何欲愛纏如火燒於自身世尊亦說有三種火謂貪欲火瞋恚火愚癡火中不說者今欲說故而作此論

云何欲覺自害者皆如有一起愛纏身熱心熱所以者何欲愛纏如火燒於自身世尊亦說有三種火謂貪欲火瞋恚火愚癡火中不說者今欲說故而作此論

問曰此是三害何以言俱所以者何彼殺者被殺者亦受罪故苦曰彼雖是害不為世人所呵責而為世人所讎云何欲覺自害者皆如有一起愛纏身熱心熱乃至廣說彼依果長夜受不愛報乃至廣說是世間報果是名欲覺自害

起恚纏故於三惡道受不愛果乃至廣說苦生人中形色醜陋是彼報果是名恚覺自害云何欲覺害他者皆如有一起愛纏身熱心熱乃至廣說他命是名害他問曰若斷他命是名俱害何以但言他答曰雖斷他命不為世人之所呵責不盡受現世界故不說云何俱害猶
穢砂大藏經
阿毗曇毗婆沙論

第七冊

181
故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸

故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸故名不放逸
心於愛心相應覺是名欲覺於彼諸王生於其覺尊者瞿沙說曰菩薩修行時以根利故
於欲界聞思善根隨意能得便作是念此諸王生於愛根隨順於我雖善積集欲界善根猶生煩
惱自於身中生於愛心愛相應覺是名欲覺善根猛利故即時自知我今已起愛即是煩
惱所不應為便生愛心於此二法生於塵穢是名欲覺依此二法生於塵穢是名欲
覺若以惡形見時菩薩是時便生愛心是名欲
覺依此二法生於塵穢是時菩薩是時便生愛心是名
菩薩於菩提樹下憶念先所受五欲境界生於愛心是名欲覺依此二法生於塵穢是時菩薩是時便生愛心是名
於菩提樹下憶念先所受五欲境界生於愛心是名欲覺依此二法生於塵穢是時菩薩是時便生愛心是名
於菩提樹下憶念先所受五欲境界生於愛心是名欲
覺依此二法生於塵穢是時菩薩是時便生愛心是名
於菩提樹下憶念先所受五欲境界生於愛心是名欲
砂大藏經

阿毗曇婆沙論

影印宋元版

184
初故復有說者菩薩若在當人中恒患多起欲
是名寂靜後有說者於治見欲非善根是名安隱身
安隱於治貧欲非不善根是名寂靜復有說者
慈悲相應覺名安隱善捨相應覺名寂靜後
有說者喜捨相應覺名安隱慈悲相應覺是
寂靜後有說者苦智集智相應覺是名安隱
滅智道智相應覺是寂靜後有說者滅道智
相應覺是安隱苦集智相應覺是寂靜後有
說者空苦集無願相應覺是名安隱無相道無
願相應覺是名安隱空苦集無願相應覺是
名寂靜後有說者見者增長是過患名安隱
見止息是善利是名寂靜是故尊者瞿沙作
如是說作方便見增長是過患是安隱覺行
止息樂是空靜覺尊者佛陀提婆說曰如來
有無量大悲心憐愍心利益心淨心如是
等相續善心是名安隱覺見增長是過患止
息是寂靜覺問曰何故如來初成道時多起
此二覺耶菩曰以此二覺能淨無上道最在
倒所覆故是以欲明善說法中此三法不等為顚
疏砂大藏经

阿毗昙毗婆沙论

第七册

187
云何行具足者云何行具足乃至教至广说问曰何故作此论答曰此是佛经佛经说示圣弟子行具足者乃至行具足者佛经说示不分别云何行具足云何行具足行具足者佛经说示不分别云何行具足者今欲说故作此论

又欲如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言心易定故又罗言如佛说偈

又罗如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言

又罗如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言

又罗如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言

又罗如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言

又罗如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言

又罗如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言

又罗如是等持戒者身心不躁常得善安故又罗言
阿毗曇毗婆沙論卷第三十五
阿毗曇毗婆沙論卷第三十四
阿毗曇毗婆沙論卷第三十三
阿毗曇毗婆沙論卷第三十二
阿毗曇毗婆沙論卷第三十一
阿毗曇毗婆沙論卷第三十
阿毗曇毗婆沙論卷第二十九
阿毗曇毗婆沙論卷第二十八
阿毗曇毗婆沙論卷第二十七
阿毗曇毗婆沙論卷第二十六
阿毗曇毗婆沙論卷第二十五
阿毗曇毗婆沙論卷第二十四
阿毗曇毗婆沙論卷第二十三
阿毗曇毗婆沙論卷第二十二
阿毗曇毗婆沙論卷第二十一
阿毗曇毗婆沙論卷第二十
阿毗曇毗婆沙論卷第十九
阿毗曇毗婆沙論卷第十八
阿毗曇毗婆沙論卷第十七
阿毗曇毗婆沙論卷第十六
阿毗曇毗婆沙論卷第十五
阿毗曇毗婆沙論卷第十四
阿毗曇毗婆沙論卷第十三
阿毗曇毗婆沙論卷第十二
阿毗曇毗婆沙論卷第十一
阿毗曇毗婆沙論卷第十
阿毗曇毗婆沙論卷第九
阿毗曇毗婆沙論卷第八
阿毗曇毗婆沙論卷第七
阿毗曇毗婆沙論卷第六
阿毗曇毗婆沙論卷第五
阿毗曇毗婆沙論卷第四
阿毗曇毗婆沙論卷第三
阿毗曇毗婆沙論卷第二
阿毗曇毗婆沙論卷第一
阿毗曇毗婆沙論卷第二十七冊