永樂北藏

釋金剛經刊定記

金剛經纂要刊定記卷第一序

農四

釋氏敎金剛經世所由來尚矣自秦至今凡
幾百載嵗月無常甚高感應益簡勝利及幽壤
而達乎神明蓋趣大之坦途破小之宏略也

宋天聖紀号之明年季冬月甲子日序云

故補處頗以本二論釋而有諸疏互解
或依或達圭山大師撮掇精英黙逐浮偽命
纂要蓋取中庸復申記略用備傳習石辭
師仍貫義意別為廣錄美則美失辟或兼長
後學多不使用今更刊定翦削煩亂俾疏而

能二能所詮謂經字屬能金剛等四字是所三
能所簡有二二簡通謂經通一代時教若唯
易當部二簡別若従通入部金剛但屬一
經五能所詮謂金剛是能般若屬所六能所纂
纂字屬能謂疏主也要字是所謂正義也若
釋金剛經刊定記

第一八八冊

永樂北藏
此般若诸佛世尊皆有之由彼在缠故不能利用。故能闻解悟内外熏力则能断烦恼生死理智相应故起大用。于佛无异。其犹金在鍱中不能随用。故能出鍱必能成器断故知此慧无有之故知此慧能建大义。今云般若故大慧之梵音也。金刚般若若之正喻法喻双彰故曰金刚般若若也。若更具题具足合云波罗密即大慧之功也。唐言彼岸到彼岸西岸之风若顺此方合云到彼岸。彼岸者即是涅槃为对生死之故号涅槃。
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊

即此一卷文也。文即statistics青龍大雲及聖塵外等。疏謂習性道理趣決擇義相布致文言也。論即大親無著智度金剛仙功德等論。論中任運議論智行也。問既有疏。論釋。經何必更製斯疏？答以纂要故即是纂他疏論纂要者。

羅什所譯句偈清潤令人樂聞至今長幼高卑。早盈於案不文不受持此經也。疏論纂要者。有不附聖言不附人心者且初意者只如此。經是空無相宗有以法相位廣列而釋。此則不附聖者矣於宗故序云或配入名相。
著事乖宗有人間是空宗便作一味無相道
理解此亦不符聖言以宗雖無相義乃千
端既以一味解釋此則述於末也故序云或
但云一真其源迷派前則乖宗不遂派此則
迷派不乖宗互有得失俱未開暢復有縱於
餘見之注釋宗派俱失不足評量故序云
其餘言談臆注不足論矣然其諸說雖各有
別的以未兼暢故皆判云不符聖旨也今製
非此雖添法相免乖宗隨文釋之不遜於
派離前二過究乎得中此則超然獨非聖旨
著師補處尊後學何疑或添或喜次下叶人
心者且諸家章疏在理未當於文且繁致令
學人少敢措意故轉意者廣通會者稀故序
云致使口談牛毛心通觧角然今此疏採其
樞要直下銷經經跡相兼盈五十紙不問編
顯心本淨也言本淨者即是性淨通因果性本清淨開示諸緣生此略指配也若廣釋
者鏡即人間所用之鏡然有塵垢不堪用者
有雖淨而在匣者有淨無塵垢挂之高臺

性清淨心也然今所明正是此心以是迷悟
根本凡聖通依世出世間皆不離此所以起
信論中立為大乘法體故論云摩訶衍者一
法二義所言法者謂衆生心是心則攝一切
世間出世間法依於此心顯示摩訶衍義

云依一心法有二種門一者心真心如門二者
心生滅門是二門皆各捫攝一切法此義
何以是二門不相離故以真如門是通相
g 攝一切生滅門雖是別相以是即真如之
生滅亦攝一切以此二門同依一心為源則

永樂北藏
釋金剛經刊定記
第一八八冊
永楽北藏

释金刚经刊定记

第一八八册

所以同異兩存其猶一水波溼性相同異可

諸佛證此妙覺圓明現成菩提故物開示等

此一中心有性有相則凡聖迷惑因果染

然此中心有性有相則凡聖迷惑因果染

得失之秘乃心性降之玄樞稱衆妙門實

二種乃是此心之內生滅一門對辨淺深故

可知法中有二意一則此心從本已來性畢

万法不出此心又如华严是圆极一乘亦

万有即是一心体绝有無相非生灭乃至云

名徳以但唯一心貫通染淨故荷澤云知

亦由此立法空者但約畢竟空義非是染

之字衆妙之門一切諸法依此建立既為

乾不即性故未當不殊異蓋緣性相一昧

别相不即性故無不殊異遂緣性相一昧

万法不出此心又如华严是圆极一乘亦

万有即是一心体绝有無相非生灭乃至云

名徳以但唯一心貫通染淨故荷澤云知

亦由此立法空者但約畢竟空義非是染

之字衆妙之門一切諸法依此建立既為

乾不即性故未當不殊異遂緣性相一昧

别相不即性故無不殊異遂緣性相一昧
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊

竟空故二則現為煩惱所繫而無染故此當
起信論中真如門也故大集經云善男子一
切衆生心性本淨心本淨故煩惱諸結不能
染著猶如虚空不可玷汙心性空性等無有
等像即鏡中所現萬像色即本淨之心所
現諸法然所現法不出色心今唯言色而不
現心者一為文句窄故二為影在下故三為
言心者一為文句窄故二為影在下故三為
一則可知法中有三意一即本來是空論云一
切諸法唯依妄念而有差別若離心念則無
一切境界之相二即現見空故色等諸法不
来自空遣人不知妄執爲有雖然執有未始
不空故中論云諸法若不空即無道無果又
云有空義故一切法得成然此一句亦是
釋疑恐人聞說心性本淨復見論云是心則

初如云善現般若波羅密多清净故色清净
色清淨故一切智智清淨等由是文雖標色
而意兼於心色心既彰萬法備矣元空者喻
以初攝後故前二可知後意者一切諸法不
出五蘊色之一字貫五之初令言色者舉初
攝後也故大般若中毎例諸法皆以色字寓

9
攝世間法等便謂本具染等不合言淨故下
自釋云像色元空也意云色等若實則元
心色等既空憑何汗心如鏡現識像識像元
空似有實無云何染汗故云鏡心本淨像色
元空也無上依經云清淨有二義者自性
元空也無上依經云清淨有二義者自性

自性清淨心也今所明者即自性清淨及第
一義說心故云本淨復次兩句更互釋成以

二義論中亦有二義一自性清淨謂性淨解脫
二離垢清淨謂障盡解脫即從識心

等二者不相應心所謂一義謂常住不變

永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊

亦具法喻以夢喻識以夢中所現之物喻境
如人睡後作夢於無物處見物喻心迷成識
雖境從識生而識境俱妄也夢者如常人被
眼蓋所覆心識昧略恍憶成夢準切韻中夢
者心亂之貌亦云寐見曰夢意明心識昏乱
見於異事名之為夢識者本淨一心忽然不
覺不覺是妄心性乃真心和合之為識
即是第八阿梨耶識也故起信云依如來藏
言真先安後即應諸佛更起無明若言妄
真後何有無真之安然獨立由是故知二
俱無始此則夢喻不齊却似金之與鍾若言
師先金後即合所棄之鍾鍾之得金若言金
鍾先後應可純淨金器重生於鍾由是二物
故有生滅心所謂不生不滅與生滅和合非
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊

俱無初際於法可知問如論云依如來藏故
有生滅心既言依真有妄則是妄後真先何
得說之二俱無始者不然所言依者明妄無
自體依真而成顯本末之義非先後之義故
起信云如來藏無前際故無明之相亦無
方盡其理夢則喻無初法鏡則喻無初時若
有始若說三界外更有眾生始起者即是外
道經說二者謂妄體全空無生起之蹤跡
故言妄無始也故起信云覺心初起心無初
相即斯義也若據此意夢喻正同以夢生時
無蹤跡故有此兩意故云妄無初也然上夢
境成有者且如夢中所見自他境界類
等不可定是無正在夢時決定為有若不然
者何有讀喜誣瞋騐苦欣樂等事耶故知有
如莊子中說莊周夢為蝴蝶都未忘卻莊
周及乎睡覺夢除何曾更有蝴蝶為莊周時
周?
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊

既不美蝴蝶為蝴蝶時亦不美莊周彼此各行互不相識然彼著意以顯生齊乃至法等相悟來了達則誠知是空若正迷時是執為有若不然者何有貪瞋愛惡取捨等事

耶故知是有故咸唯識論云依識所變者現故法猶如幻夢幻夢力故心似種種外境相推其根本唯一夢心以夢心滅時夢事皆滅法中亦爾境雖無量原其根本唯一識心識微著災殃為有兩重一無始根本二展轉枝末展轉枝末即後逐安科申所明無始根本正當此一故言根本者即根本無明言無明者謂無妙覺之明故以通相言之故當此識然根本無明具有二義所謂迷真執妄也
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊

真者即真心本不生滅德相業用量過塵沙
日用不知如狂如醉若貧女宅中寶藏窮子
內明珠雖有如無枉受艱苦故華嚴云於
表心如幻如化本無實體衆生認此為自
之與心如幻

必執西亦互相成立思之可見蹉由是下二
明習妄流轉即當妄法起第二門展轉枝
識現起世間一切境界緣此境界起惑造業
末也由是等者由因也是此也因此迷真成
四大為自身相六塵緣影為自心相乃至結
云由此安有輪轉生死故名無明然此二義
遮互相成舉一則兼未嘗獨立但若執妄必
須迷真但若迷真必須執妄雖如有人迷東

此三法諸教之中有名三障障聖道故或名
三道引心遷延至業報故或名三雜染以性
不清淨故又此三障更相由藉由煩惱故起
惡業由惡業因緣故得苦果初言惑者即煩
惱也品類即根本及隨根本有六謂貪瞋癡
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊
次云沙劫波莫之過絶也。塵即碎十方世
界之微塵沙即殞伽河中如塵之沙謂此河
大劫小劫時延促難雖殊通名時分莫
大劫小劫長時短時延促雖殊通名時分莫
周四十里沙網如塵劫波者梵音此云時分
之者猶不能也過絶者止滅也意言六道眾
生起惑造業受生輪轉已來將一沙為一劫
波沙盡而劫波不盡又將一塵為一劫波塵
盡而劫波無盡塵沙有限劫波無窮相續至
今不能止之滅之故云莫之過絶也然此二
段字句雖多若論實事不過五字謂心識感
之
永楽北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊

業報其餘並是顯犯真妄成立輪迴之辭意
謂本是心不覺成識起惑造業生死無窮
故如來現身說故大科云起教緣也於
是故下二別明說教之意如法華經云我以
佛眼觀見六道衆生貧窶無福慧入生死喻
道相續苦不斷乃至為是衆生故而起大悲
心等文二一敘說阿舍之意二一正敘令初
两句標佛現身也故者所以義我即指佛也
言滿淨者揵異分淨以佛無明水盡無念之
極故覺即覺悟著即指人謂佛是覺悟之人
浄覺者若以此二望衆生二乘菩薩諸佛及
菩萨分浄諸佛滿浄本性但浄二者衆生不浄二乘
二乘菩薩分覺諸佛满覺本性但覺今於
此二四句中皆當第三與現相者即化身相

來是滿淨滿覺之者揵諸聖人覺淨未滿唯
佛如來三障都盡三覺具圓故如來宣悟
<table>
<thead>
<tr>
<th>接收者</th>
<th>日期</th>
<th>说明</th>
</tr>
</thead>
</table>

以上内容为文档的自然文本表示，但具体意义需要根据上下文进行解释。
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第一八八冊
心境等著然佛初說小乗心境俱有說大乗法相即境空心有說般若教即心境俱空今正明此故云齊泯心即心所法境即諸識相分心通能變能緣境通末質影像心境等亡故云齊泯謂約徧計則都無所有如繩上無應成斷滅故此顯云即是真心然此心與上心字不同上是緣生忘心即前夢識也此是常住真心即前鏡心也為權別故故持言法故經云一切世界因果微塵因心成體心之所現名曰依他執之為實乃名徧計依計既泯即是國成如繩依麻有蛇託繩生繩蛇既亡則麻著矣此是緣主出般若之密意若據經文即但言諸法皆空不言即是真心故
下文云：离一切相即名诸佛境界，若性故即直於诸法空处显出真心。如此若法性宗即直於诸法空处显出真心。故圆觉经云：‘此名无明。’故心经云：‘无明若空无则无照，无照若空无则无形。’即此空字不同上即对空之空。此名真空也。治门悉皆不有垢净。并无故曰：‘皆亡故不有。’

又约垢净重明则法出心境怨收不自约垢净重明斯则法外净。无等者即无等者，无等者皆摄见无等者。故言：‘一切法故大善若善现若波罗蜜多清净故色清净乃至诸佛心了然故亡垢净显真空。’
者喻也。以經中多分唯有能斷之語而無所斷之言由是文起說然勢意斷絕及尋經旨皆有所因文雖不彰理且運貫以不斬顯故日通其循人身血脉外雖不彰內究流注約喻顯法故日通脈血脉也。此義見於逓移疏疑之文跡不先下二反顯不先遣先者即如者即上三空之表本源真性也二空破執執斂空明空病亦空方契本元性也一空亦空亦空故云遣如圓覺云應當遣遣之言盡入如之妙跡故雖下三順結如經中度四生即是策修不住相布施等即是無相行六度即是策修無生可度即是無相如是類例廣於經中然度生修行合是有
此身應身不二不二故使然也由斯者因
此也即正指說此一卷經是密是玄也此則
結指前文之所明標為後說之所以也既致
玄之故遂令詠詠甚多而解者極少口訶即

前四句卽但不符聖言別作度度不得圓暢
非邪僻亦名詠詠後二句骨設臆注正是
是不導詠心通者少不通者多此之三類即

中此則實著其事好尚法相也如廡經云凡
夫人貪著其事乖宗者以經宗無相真空
既以法相解之空契經旨以順理者為之
乖但云一真者字獨也以聞說此經是空
無相宗則首末作離心離境空無相道理一
味销释故云一真望源述派者望智望源
谓水生之处也迷谓昏迷述派派谓流派路分日
歧水分曰派意云此经虽宗无相而文义
差今虽符大底宗源而于乖差另别义理故云
望源述派巴斯言乃是讲起信序文今虽
用之而意异彼则以一心为源随缘生灭
为派此则以经宗为源义理为派故不同也
其馀等者其所故有一长此乃都来邪僻前
则依人依教此乃率意推宵率尔践词之言
故曰宵谈臆注不堪采览置之言外故云不
或题自名皆好纸好墨装帧甚华其中文义
或云志公或云传大士或云达磨或云五祖
一例诸首末皆尔苟有无限愚人不能甄别
宝为至妙诚可悲哉故云宵谈等若将源派
约速不速前後相望有其四句一述源不述
派即配以名相者二述派不述源即但云一
直者三述派俱述即宵谈臆注也四述派各

永樂北藏
釋金剛經刊定記
第一八八冊

不述即下不攻異端是此勝劣也勝劣於勝劣後二
引文結顯河沙珍寶者即經云如恒河中所
有沙有如是等恒河是諸恒河沙寧為多不
乃此福德勝前福德三時身命者即經云
須菩提若有善男子善女人初日分以恒河
沙等身命布施乃至何況書寫持讀誦寫
人解說喻所下有二意一即於此內外二財
喻之不及二即如下文云我念過去無量阿
僧祇劫於然燈佛前乃至聽聞所不能及合
茲二意故云喻所不及豈徒然哉者豈者可
此文意含兩勢一驗凡心不曉二驗持者福
多也驗且天親下二述造跡意二一示跡論
師承有據二一示論師承示他添削梵語
婆娑並此云天親是地前四加行位菩薩
無著弟也無著梵語阿僧佉是初地菩薩
天親也補處即彌勒菩薩見在兜率天上

35
永楽北藏

释金剛經刊定記

第一八八册

次補佛處曰當來下生彌勒菩薩以二善薩埵受授說論解經故云師補
處令說番談廣明後學下斥其違論即無著
天親之後製説之者也何疑者責極也故即
前云配入名相者於本論外加以大小乘法

應責之曰尋論釋經則推無心意推問率意
心力何多且者約截之辭以不論所餘截徑
而斥意云今不論你有理無理且論主是入
位上流復從彌勒所受義句此蓋佛佛相傳

一是一凡聖愚智懸隔二是師父之言背智率
愚悖師無禮如父有所作子乃故違豈合天
道耶故此引師以斥也題故今下二明今述
解不攪異端今初兩句對非顯故今者由
菩萨展轉相授所以今之述作不攪異端

36
謂攻擊異端即端倪即顯諸家却是異端也故云對非顯是故論語云攻乎異端不同歸也謹是下二句出其因由既用本端
婦當須好乳以待賓客至市欲買是賣乳者多索價數是人答言汝乳多水不直爾許之
不今我瞻待賓客是故當取取已還家義用
第十二云復次善男子如牧牛女欲賣乳貲多利不故加一分水轉復賣與餘牧牛女彼牧
女得已復加一分水轉賣與城中女人彼女得
故乳之為味諸味中最善男子我涅槃後正
法未滅餘八十年爾時是經於問淨提常善
抄前書後抄後書前抄時有諸比丘抄略是經分作多分
抄前書後抄後書前抄時有諸比丘抄略是經分作多分
以世語錯定是經今多衆生不得正見如彼
女人展轉賣乳乃至成糜而無乳味然彼經
永樂北藏

釋金剛經刊定記

第十八冊

相熟者示說無說此則即實相之應也大覺者

覺即是佛大揔餘聖餘聖雖覺未名為大一

乘偏覺菩提分覺皆非大也唯佛如來一覺

永覺無所不覺如大悲覺如蓮華開遍超羣

聖故獨稱大尊者具上九號為物所尊下文

佛說之流通上士即是彌勒無著天親也遂

進解釋方始弘傳上士者高上之士也或曰

上人故馬鳴菩薩讃無常經歸敬偈云八輩

士皆歸命斯皆通用故隨人稱疏冥資下

士祈願利生也冥闡資助也所述即此疏也

句五百唯局法也然於此中具教理行果般

若果也以是到彼岸慧故三空理也句即教

也理果合論行也以慧照理是菩薩行故發

賓加但得智力無所視聴令於二中性求實