大方广佛華嚴經隨疏演義鈔卷第八十

唐清涼山大華嚴寺沙門法藏述

三會疏今初天國滿教海下此文有二先標後故非頓下釋前標有三對今疏釋有二一出三對之由二明該羅等義今初若無證法界豈顯此經密妙若無善財漸進眾生如何入若無本會佛為其主何有末會皆得成經若無末會善財成益豈顯本會頓證之實然此一對語出肇公維摩注序彼以不思議中以分本末云此經所明純行則

永樂北藏

華嚴經隨疏演義鈔

第一七四冊
永樂北藏
華嚴經隨疏演義鈊

第十七四冊

前明不異漸之頓下第二明該羅等義三對

為三一明漸頓該羅二互不異即該羅義其

多門而眾人同契即不異漸之頓相也上不

壘多門入法身等十種別故即是漸義眾人

同契即是頓義或一人證多或多人同證故

即頓也一人歷位即是漸相而圓修故不異

頓也二前即不異末之末等者本末交映也

雖卷而恒舒即不異末之末相也卷謂不離

祇園而恒舒者而羅身雲於法界也言雖舒

本意者語則正結第三意則通結上成總

顯會意也疏二會敷開合中二先為言二諸

乘人會者即初至福城東會也若約能所

下明通於中三一標數就第三會開五十

成五十五二雖人有五十四下次釋成上義

言五十四者善財初遇文殊從德雲至瞿波

332
<table>
<thead>
<tr>
<th>十日</th>
<th>十日</th>
</tr>
</thead>
</table>

根据您的指示，我将提供中文表格的自然文本表示。
永乐北藏

華嚴經疏演義鈔

第一七四冊

三事各自圓融二聖事各對圓融三事融二聖謂初三事既自圓融次以三事各對

異故分之成二疏又理開體用等者此即三

聖觀中會歸經題理開體用即大方廣大即

體性包含方廣業用周遍故智分因果即佛

華嚴佛是果智華即因故疏先以二門各自

圓融者初融文殊信解智三後依體起行下

融普賢所信及行等所證三疏是以文殊三

入重重者以理融事事不泯故若二不二成

事下總結上三雖開兩段義有三重一二聖

毗盧遮那則文殊是華嚴普賢是大方廣具

含為佛為佛已竟無二味故故前本會下引

文證成非情見故疏六分五相有三初雙標

二二皆下雙會三具依下正釋疏照前行等

唯一圓智者行即寄位修行等取次二四其
永樂北藏

華嚴經疏演義鈔

第一四四冊

二大光十七仙人唯一臥毗目瞿沙十八佛

母唯摩耶夫人十九佛妃唯瞿波二十諸神

稱其十一安住地神二婆娜婆娑婆底夜神三

普德淨光夜神四喜目觀察夜神五普救眾

生妙德夜神六寂靜音夜夜神七守護一切

生世救苦海中救苦等二隨類者隨一切諸故

三勝生亦名大勢生謂為色族姓富貴等四

增上生從初地至十地為諸王等五最後生

即最後身菩薩今小不同者意將彼義攝此

因故攝論第六明勝生亦名最勝生謂諸世

間安樂生處應知此是說法功德疏通即前

四各具五生者向就第四約相有五今通於

前果因及義亦各具五耳疏於中菩薩有六

者即二十類中就最後而辨異也等取文殊

及普賢也疏三現相者如大天等四表義者

336
永楽北藏

華嚴經隨疏演義鈔

第一七四冊

善根順趣解脫故四加行位名順決擇分善
順趣真實決擇分故決擇即見道義如十地
今表十信故是順福疏不別演說故非別會
者以判定記開此諸乘人會為兩會謂三摺
諸龍會四摺諸乘人會故今遮其譌釋自下
第三摺善財會疏唯初信內有三會者問此
摺善財何以龍前二會答以通末會為五相
故初二會是十信收而善財中自具五相
故初信位義兼前二故就此序疏三示方不
同此段有四一總辨類殊二別釋南義三對

十善友皆無南故言地內無方者從婆珊婆下有
來不言南故言地內無方者從婆珊婆下有
摩耶但云此世界中有佛母即不雲南摩耶

指天主光云此世界三十三天主光指遍
友言迎毗羅城有童子師遍友好指眾藝云此
有童子眾藝指賢聖云此摩竭提國有優婆
夷此上五會皆無南也賢聖指堅固解脫長
者即云南方有城名為沃田彼有長者堅固
指妙月但云即此南南方有城名圔出生彼有長者無勝軍指。”最寂靜亦云於此南方有德亦云於此南方有城名妙意華門德生指於慈氏亦云於此南方有國名海外文殊南入會無南故云兼二義南方者下第二別釋南義疏南方之明萬物相見者即周易說卦中義易曰窮者明也萬物皆相見南方可知疏此五義中下第三對類料撥對前三類亦可思之疏有人唯取下三遜其所立故彼疏序云善苑公意於中三一敘其所立故彼疏序云善詁友表隨順以南行二非前下敘其破古謂正明之義既出周易故是此方耳三寧知西域古今疏破之此有二意一則正斥其破
永楽北藏
華厳經隨疏演義鈔
第一七四冊

達長者故釋此一揔異初會精舍之主疏財
多屬依者亦有法財故云多也疏今初由已
發心故下疏文有三一總出説因也二此善
上古二有云古不足依下敘其下古破替自
立三然此師下破其下古有二意一縱破顯
不異昔下古卽列定記也又以此文為説
下奪破顯其引證難悉以違餘文故四賢首
云下敘其中古以為正義於中亦四一正敘
昔義二若爾下敘昔成立於上三生之中指
定今解行生業是何位故先自問從謂以在信下自答三之一解下疏辯順違於中先正許順理後但更有下疏正其經以向古釋復似違前故謂前定三生今生但是解行而非證入及至後釋即言寄地即是地位豈非證耶今正之時頓具即是第三證入生故亦成漸頓得交徹故四地獄天子下疏引經文證成正義結弔刊定於中又一正弔其弔二何以善財下敘昔於中三一正弔其弔二二項中無明所覆愛系業愛我慢我聞生名色業也言苦集者初三及八即是苦果餘五皆集略無業者含在魔王及後二偈行邪之中統失正行邪者由前無明而起故此前三句即起業之感亦業俱之感第四句即所起之
永樂北藏
華嚴經隨疏演義鈔
第一七四册

業後偈初句即覆業煩悩由前二迷我
所以我對所而生三惑一於未得處而生詭
詭於不可得處而生於嫉三於已得處便
生懷恨後之三過在覆業中疑惑弊眼即正
能造業疑於有果無果不見末來故造惡業
不見現苦故造善業故下三穢即惡業果諸
趣即通善業疏馳騁三界者書云竟奔安車
夏殷步驟言其道不及古今以一乘為安車
安車牛車尚異二乘至鹿豈況三界步驟疏
不句結求可知第二偈三義一統持攝法如
箱織物二慈愍覆蔭如張帳蓋三四辯演法
如鳴鑒鈴第三偈三義一梵行嚴潔如淨菌
薈三三昧通神如侍姝女三法義警物如擊
擊聲第四偈三義一四攝益物無盡如藏二

342
功德圓清净如寶莊嚴三念有鬱馥難能引車
人有懽快拒惡崇善踐次三求十度自行乘
者初偈四度一施為行首如輪為車本二戒
能防非諸行皆淨故如塗香三內忍貪嗔
忍違順則萬行端嚴也四精進堅牢策萬行
心如四周箱中空為用二三二度共為輪者
故次偈三度一禪能攝取如箱將物亦能空
若觀空方便涉有方便慧解有慧方便
解此二相資共成一觀猶如一輪二頭交際
可以引行故於餘處名為父母具上三個度
發大願決定修諸行願相扶故有二輪二
即力度力有二種一思慧力故有總持二修
習力故有堅固如車堅固能持是有力義三
智度決斷無行不成如有巧智今車成就故
云閉門作車出門合轅疏次四求二利滅障
者初偈三義一普賢之行周圓莊嚴一乘
之體二悲不傷物故云餘轉三上二無緣故
衆生真善知識廣引昔事見佛成益最後云
常修惡業以見我故即便捨離如闍提比丘
因見我故寧捨身命不毁禁戒如羅漢比丘
以是義故阿難比丘說半梵行名善知識我
言不爾具足梵行乃至善知識是善善修
大涅槃具足第四親近善知識釋曰此言順
於西域若順此方應言善知識是半梵行我
何以空無侍者廣答空竟云又仁所問何無
侍者一切眾魔及諸外道皆吾侍也所以者
何眾魔者樂生死菩薩於生死而不捨外道
何樂諸見菩薩於諸見而不動釋曰此中但
用諸魔耳言不徧實際之海者對於小乘已
見七地疏大聖此中下總顯文意疏人能行
此是人善使者然賢者有三義一者人善知
識二者法善知識三者合辯疏上列五即皆

永樂北藏

華嚴經隨疏演義鈊

第一七四冊
是人故結云人能行此即人善友法善友彼有六位一人天法二小乗法後四即四教法故今疏通云教理行果皆善友也三合辯者彼亦有六謂於上六法各說一門而授機故疏意不存第三第三不異初門故疏設有實過尚取法亡非者故什公常說偈云譬如泥中而生蓮華智者取蓮華多觀於泥即其事也疏況權實多端生熟難測者亦泥蓮第六經四依品云如著羅果生熟難知涅槃

二果相似迦羅迦果則惡藥人鏡頭迦果則好益人喻善友惡友外相相似故難知也其權實多端通於諸經此經及彼須勝熱無歇等逆行此為權示豈得非故難測也詩云採花採非無以下體是以大賢縮德露希今光匪報不可知也疏然此德義就事就表通皆具之者就事即約德雲身上就表即約初住法門亦具定等四義疏善財求法不懼等者
永楽北藏

華厳經隨疏演義抄

第一七四冊

便故將抄中六對疏自知疏六中前之四
段各可為二。中二者初念前友教二趣求。
後交二中二者先見敬後問問中二者先
稱讚後授法四中二者先謙已知一後推勝
知多下別科多然後二不開還成十段以表
無盡疏今此正明初發心住者如入空界慧。
住空性得位不退故名作住疏若善財諸友
云何領者初謂經家之略及觀新譯善賢行
願品梵本亦具乃謂人略耳疏後所謂下
別牒前問者向者善財若不具問此云何牒
文殊般若明一行三昧等者然文殊有文殊
問及文殊說經今之所用即大般若中曼殊
室利分總收彼二經皆入大部故又彼意云
欲入一行三昧先親近解般若者聽聞詰受
然後能入言一行者一法界行亦無一故又

350
云法界一相縁緣法界不動法界複以本解
性開蓮之力者淨行品已說十信備心入此
初住由信滿故明決定住著提心三心之中
解心增故即在住體言開發者發心有二一
者發起過於十信二者開發在於初住亦如
云如來者即諸法如義既以如為佛一切法
皆如也何法非佛耶疏又若報下然修念佛
三昧多約減修謂先為化身觀次報後法令
則一時耳疏諸蓋諸取者蓋即五蓋取謂二
故上經云不見十方空如幻雖見非見如
盲觀分別取相不見佛究竟離著乃能見故
疏最初善友先明念佛法門下此明次第上
有三一明所含差别二會疏經文三以能念
收束今初可知疏今此十一門下第二會
釋經文中三初標二智光下別會並可知三
然上就所念下結成疏然約能念下第二約
能念收束然古人已有五門云一稱名往生
念佛門二觀像滅罪念佛門三搆境唯心念
佛門四心境無礙念佛門五緣起圓通會佛
門此之五門初二名局又但稱名亦闡念義
第五一門名則盡善及其釋義但事理無礙
體不可見不妨大用七八二門即力持身前
門即法身前門法普周一切等無差別後門
即智身前門十力智後門了法智五六三
門即身居位天宮後門願周法界三四二
門即身前門十力智後門了法智五六三
門即法身前門法普周一切等無差別後門
身前門隨意生前門持現九十二門意生
門化身前門化周諸境後門化故示滅十三
四一二門即威勢身前門無住後門普周皆威

永樂北藏

華嚴經隨疏演義鈔

第一七八四冊
永樂北藏
華嚴經隨疏演義鈔
第一七四冊

語云溫故而知新可以為師矣。二又前即學
下亦論語云學而不思則罔思而不學則怠
義謂學而能思而能學躍然無所得也今並及上故
等空法界亦與離世間十佛相當並如前會
第二海雲寄治地住謂常隨空心淨治八萬
四千法門清淨潔白治心地故疏初依教正
觀下疏文分二先顯意後疏文前中二先對
文釋後對前釋前中有二皆外典中意一論

354
张浩

王丽

李明

赵亮

史航

刘强

陈晓

肖峰

杜威

黄礼

焦磊
永乐北藏

华严经随疏演义钞

第一七四册

名八无处所九离分别十无坚实释曰皆有
一切法言今但举三八二句以顺住空然余
八亦是空义第三喜住寄修行住作住即于空

有增修正行故疏显此住中善观众生等十

种界故者彼经云佛子此菩萨应学十法

何等为十所谓众生死界法界世界观察地界
水界火界风界观察欲界色界无色界及虚

今初有十二句初一他心等者且顺文配若

句刹那尽后句长时流转变十二神足即无
体性及无量色身通亦俱神境开故出故此

文中通十通义疏百二十刹即时为恒刹那量破縛

舍颂文颂云百二十刹那为恒刹那量破縛

此六十此三十颂史此三十晝夜等流亦有
永楽北藏
華厳經隨疏演義抄

第一七四冊

第十一分時等者智論等文彌勒下生經

說當分時等者智論等文彌勒下生經

觀自在神通之名能變神通謂一振動二熾然三流

今文辯相義並可疏非戒不能治
十二無礙梵行犯重罪追海是障礙故十八清淨戒即第十增益菩薩清淨道梵行不同小乘唯事清淨故十九離塵戒即第四無黷梵行不犯願罪無黷故二十離垢戒即第一不破梵行若犯四重十重猶如破器無所復用最垢重故若依上說即為憑據亦同前論十戒如向品會疏達里鼻茶新譯為達羅比吒唐言持當饒亦順生貴之義疏以三世聖教法雲兩一切故者約表位說即彼經云此菩薩應勤學十法所謂了知過去未來現在
永樂北藏
華嚴經隨疏演義鈔
第一七四冊

一切佛法二修習三圓滿各三為九十了知
一切諸佛平等是也第四遍一切法皆生
者生佛法家種性尊貴故疏今初所以師禮
資下疏釋所以上疏問後以菩薩下答先正
釋以敬法重人故二故法界下引證二引論
二又發心現下引經即涅槃三十七至迦
葉說佛前來已引今當更引具云發心現
是故我禮初發中發已為天人師勝出聲
聞及緣覺如是發心過三界是故得名故無
聞少故應供養恭敬禮拜猶如事火婆羅門等
如第二天奉事帝釋佛言我於經中覆相說
是不為學聲聞人但為菩薩釋曰奉義故
故下通難云為僧微俗事不便故即約聲聞
不輕佛法若是菩薩常不輕是四衆皆禮故

362