神謂始終不變若法前後際斷則新新不同
人矣既前際無人後際無時無中際無我無
新新不同則無不變之者無不變之者則無
衆生世間凡所有法皆是意言分別立其名
相都無實義衆生不了妄有有所得沒在其中
不能出離是以諸佛方便說人法二者唯識
能依於虛名相中而能拔出如大智度論
正義於虛誇名相中而能拔出如大智度論
云須菩提白佛言世尊若一切法空無根本
如夢如幻等衆生在何處住而菩薩拔出須
緣生識和合故動作言語凡夫人於中起人
相生愛生恚起罪業墮三惡道菩薩行般若
波羅蜜時慳憍衆生種種因緣教化令知空
法而拔出之作是言是法皆畢竟空無所有
衆生顛倒虛妄故見似有如化如幻如乾闇
住实我无此差别由此此知一切我见皆无。我以境界唯缘虚妄身等为境界自妄想故生故如缘暗绳顶倒蛇执实行王正论偈问如人依净镜得见自面影此影但可见一向不真实我见亦如是依阴得显现如实检非有以如镜面影显扬问曰若唯有蕴无别我者谁见谁闻谁能了别乃至偈答云如光能照用离光无异体是故于内外空云无我义成论曰现见世间即于光体有能照用为照者离光体外无别照者如是眼等。
為縛若修道解是縛而得解脫即名涅槃更無有法名為涅槃如人被械得脫而作戲論是械是腳何者是解脫是人可怪於脚械外更求解脫衆生亦如是離五陰減更求解脫故知有識則繫縛無識則解脫若離五陰空別求解脫者如離此方空別求他方空故思別經云愚於陰界入而欲求菩提陰界入即離是無菩提華嚴會曰問云若準六根無者誰造誰受耶答佛說作善生天為善受苦我非因緣者作惡何不生天乃墮地獄耶我非因緣者作善何不生天乃墮地獄耶我非因緣爾非是我能為受也若言是者此但因緣法爾非是我能為受也若言是者草木亦禀因緣何不生天與受苦耶答內外雖然因緣因緣有二一善惡增上業因緣生天者感實地金華墮地獄者感刀樹銅柱等此是因緣業作非我能為豈謂受報

永樂北藏

宗鏡録

第一四六冊
永樂北藏
宗鏡錄
第一四六冊

人不離東也信知衆生不離佛界佛界不離衆生界但為迷故疑盲對目不知見深自悲哉如大涅槃經云外道先尼言瞿雲若無我者誰見誰聞佛言善男子內有六入外有六塵内外和合生六種識是六種識因緣得名善男子譬如一火因木得故名為木火因草得故名為草火乃至衆生意識亦復如是因眼色因目因欲名為眼識善男子如是眼識不在眼中乃至欲四事和合故生是識乃至意識亦復如是若是因緣和合故生智

786
者不應說見即是，乃至觸即是我善男子。
是故我說眼識乃至意識一切諸法即是幻，
也云何如幻本無今有已，有還無乃至内外
六入是名眾生我人士夫離内外入無別異
生我人士夫又言瞿曇如汝所言内外和合
生從此緣而生生定歸滅則非常住若非緣生
應如兔角無勝體用何名為我又念念滅所
以非常相似相續所以非斷如是佛子遠離
二邊悟入緣生處中妙理。問既無我人云
何有生有死答但生是空生死是空死畢竟
無有我人可得如經云一切世間法唯因果
中但有名數名數本空萬法何有如法性論
云數盡則群有皆空名滅則萬像自畢因緣。
永楽北藏

宗鏡録

第一四六冊

以觀斯乃會通之津徑及神之玄路是以名名立名虛則境空有從數生數虛則有寂名數起處皆是自心若不生萬法何有所解取眾相顛倒不如實若能如實觀之則見

自心之性可謂會通之津徑及神之玄路矣又淨名疏智者廣釋六大性無我如經云是身無我為如地此正約地種明無我今例作兩釋一作破外人解二約內觀明義一破外人者外人計云若言身無神我那得能擔

內地四微所成無主者外地四微所成亦無有主若無主即是無我故云此身無主為如地也又請觀音經云地大地無堅性地若地三亦是主若一非主三亦非主當知無主若

我耶次約内觀解者若毗曇明衆生是假名地大是實法成論明地大亦是假名四微是實法今雖復假實之殊同是苦諦下無我行觀門所攝如地是四微所成若一微是主

輕負重内人破言地亦能荷負山嶽可有神就次約內觀解者若毗曇明衆生是假名地大是實法成論明地大亦是假名四微是實法今雖復假實之殊同是苦諦下無我行觀門所攝如地是四微所成若一微是主

內地四微所成無主者外地四微所成亦無有主若無主即是無我故云此身無主為如地也又請觀音經云地大地無堅性地若地三亦是主若一非主三亦非主當知無主若
有者，為自性有他性，有共性，有無共性，有四種中隨計。一性即是有見若謂是事實所依，語實即是，句義是性是主義，也若撿四性，不逐一法。此見地，是無是有，事實餘妄，實即是剛，是性是主義。餘妄若於此四句有性，是主若見地，亦有亦無是有。事實餘妄，實即是剛，是性是主義。故見是性，乃至無是。所計執者，即是性實是剛，是主若見地。雲是諸生若心取相則著我人，衆生若取法相，亦著我人衆生，壽者若取非法相。亦著我人。衆生若者，亦若不取四句，則是觀無剛性，若無剛實則無主無我。故說是生。無主猶如地，經云是身無，我為如，火亦作兩釋一作破外人解者，外人計有神我云，何也。內人破曰，約火一法破其兩計，所以我云，何火燒野草，亦能東西，騾走及出音聲，故知有神。諸生若心取相，則著我人，衆生若取法相，亦著我人，衆生壽者，若取非法相。火也今身為名色所成，身無定性，若身無定，火亦今身為名色所成。
永樂北藏

宗鏡錄

第一四六冊

積眾出無分割來無經遊去無復涉如空中

風求不可得風既非壽息亦何得是壽也又

請觀音云風性無礙今以四句觀風若言

有性有生四句可得者即是礙相不得入道

若四句觀風風不可得即是無礙無礙故即

是入如實之際觀身三事息非壽命如風故

說是身無壽為如風也經云是身無人為如

水此約水種破人亦作破人內觀解初明

破外人外人計有神即是人云何知耶若

身中無神何能慈恩潤下曲隨物情也內人

有著者云何知耶若無著者何得有出入息

相續不斷內人破曰出入息者但風相外風

無著者內風豈是著者也次內觀解者風相

觸擊故輕虛自在遊中無礙有何壽命大集
破曰我見水能下潤隨器方園水無神無人者而汝能思潤順物亦無神無人也今明内
觀解者水為三微所成無有定性無性即無
水三事成身無有定性無性即無
無人故說是身無人為如水也又解如小兒
性若四句撰水有性有著即是住義若撰
四句無性無著即是無住無住故入如實際
經云是身不實四大為家此是總約四大破
得是身相即無人也又如諸經云水性
不住以其住者池沼方圓礙之即住非水有
住性也令撰人亦如是隨諸法得人名無定
故知實有神我内人破曰現見六情依四
大住無別神我有所依也若約內觀解者身
名是一一不應在四我住若一大我住三
大應無假名身若名有者即有四身若即若
離四句約四大中撰身不得故知身無有實

永樂北藏
宗鏡錄

第一四六册
身命久無知，知惟識能知者過去
識已滅滅故不能知現在識剎那不作無暫
停時亦不得未未識未有未有之識豈得
有知三世求識知不可得離三世無別有知
故說此身無知如草木瓦礫也經云是身無
故有風能上有風能下之心若念上風隨心念
起心若念下風隨心念下逐轉所作皆是風
隨心轉作一切事若風道不通手腳不達心
雖有念即舉動無從立如人牽閂械似之
故能執作施為作一切事內人破曰此非神
作身有所作皆風力轉也若約內觀心解妄
念心動身內依風得有種種所作故大集經
地水火風空識六大種中及身內識煇息三
事等起執令觀六大三事內唯是識之一大
世多堅執以為實，我今只用於內外三世中，推自然無我無識，内外推者只如執識實在，身內者且何者是識，若言身分皮肉筋骨等，是識者此是地大，若言精血便利等是識者此是水大，若言身中暖觸是識者此是火大，若言旋旋俯仰言談所對是識者此是風大。除四大外，唯是空大，何者是識，各各既無和合，豈有如一砂壇無油合衆砂而豈有似一狗非師子聚群狗而亦無此四大種現推無體即是內空死後各復；四大一一歸空即住念念唯是風念念無主宰故金剛經云過。
永樂北藏
宗鏡録
第一四六冊

心亦滅幻心滅故幻塵亦滅幻塵滅故幻滅

亦滅幻滅滅故非幻不滅譬如塵鏡垢盡明
現善男子當知身心皆為幻垢垢相永滅十
方清淨善男子譬如清淨摩尼寶珠映於五
色隨方各現諸愚癡者見彼摩尼寶有五色
是由此不能達於幻化是故我說身心幻垢
對離幻垢說名菩薩垢盡對除即無對垢及
說名者善男子此菩薩及末世眾生證得諸
幻滅影像故爾時便得無方清淨無邊虚空
覺所顯發覺圓明故顯心清淨心清淨故見
塵清淨見清淨故眼根清淨根清淨故眼識
清淨識清淨故聞塵清淨聞清淨故耳根清
根清淨故耳識清淨識清淨故覺塵清淨
淨法亦復如是善男子六塵清淨故地大清
淨故大清淨故水大清淨火大風大亦復如是善
男子四大清淨故十二處十八界二十五有

永樂北藏
宗鏡錄

第一四六冊

797
無所畢竟無證亦無證者一切法性平等不
是故如是住持如是方便如是開悟求如
是法亦不逮故所以凡夫迷夢怕怖生死病
不畏不怖全將生死法度脱於群生以生死
性空故如释迦如来不离不著生则无我降
宗鏡錄卷第六十六

音釋
礦即聲切即計切
小石也即計切
開破也