亦非覺以考以按玄風載揚無思無為化日
非覺以考以按玄風載揚無思無為化日
非覺以考以按玄風載揚無思無為化日
非覺以考以按玄風載揚無思無為化日
非覺以考
法鼓凡住持上堂小众普说入室及住持之
三下小众一通普说五入室三下皆当缓
如堂时但节会稍促而已。普请鼓长擎一通
者。更鼓早晚平擎三通余随更次擎库
司主之。浴鼓四通次第衆擎。知浴章。知
持入院诸法器一齐齐鸣
金光明经云信相菩萨夜梦金鼓其状殊
大其明普照喻如日光光中得充方诸
佛佛宝树下坐琉璃座千百眷属围绕而

通

通
為說法，一人似婆羅門以袍擊鼓出大音，聲其聲演說懺悔悔過，頓悟相書薩埵從夢寤，已至佛所，以其夢中所見金鼓及懺悔偈向如來說又楞嚴經云阿難汝更聽此，祇陀園中食辨擊鼓，眾集檀鐘鐘鼓音聲，前後相續於意云何此等是聲來耳邊，法器章終，

唐洪州百丈山故懷海禪師塔銘并序

將仕郎守殿中侍御史陳誨撰

守信州司戶參軍員外置同正員武珝撰

星躔斗次山形鷹立桑門上首曰懷海禪師

室於斯塔於斯付大法於斯其門弟子懽騰

一日上詔諭為大寂禪師大寂傳大師中土相承凡九代矣大師太原王氏福州長樂縣人遠祖以永嘉喪亂徙于閩隅大師以大事因緣生於像季託孕而蒹葭自去將誕而神異筆來成童而靈聖表識非夫宿植德海豈惟必證亦假言詣詣履江閱浮槎經

本易以臻此落髮於西山懲熙和尚進具於衡山法朝律師既而歎曰將捨妄源必達法海豈惟必證亦假言詣詣履江閱浮槎經

簡理精貌和神峻睹即生敬居常自書不
无
讓眾多之託，其文曰：梵樹設教，有權有實，未得便問門為。舍利祖師汎方傳，秘密如彼重昏懸日，其惟此大士弘紹，正宗維妙行不住真空無假方便，豈是無病熱彼皆返本萬境圓通，二百千人，眾盡祛病熱，其流在澄其本來紹績，永願遵崇。立碑曰於左大師，還化後請院主日，眾議詳細，革山門，今遠事宜，五件，塔院常請一大僧及令一沙彌酒，一地，內不置尼。塚尼，塚塔及容俗人家居止，一應有依止。大眾同記。百丈山。大智壽聖禪寺，天下師表闡記，百丈山人，稱之曰百丈禪師，宗妙行之號，以壽聖名則故額也，山去郡治三百里，其未置寺時，林壑深阻，巖徑崎絕，菩提之跡所不通。有司馬頭陀者，善為宮宅，地下，觀其山勢，於夫岡巖首尾，起伏知為吉壤，所留餘鉢，有曰法王居之天。下師表德師之來，式符其言東陽德輝，以禪師十八代孫嗣住，是山既新作演法之堂，且
恭信故二不毀僧形循佛制故三不擾門禁
省獄訟故四不泄於外護宗教故四來同居
聖凡孰辨且如來應世尚有六群之黨況今
像未豈得全無但見一僧有過便雷例譏诮
妨害者宜依百丈叢林規式量事區分且立
法防益不為賢然寧可有格而無犯不可
哉禪門獨行自此老始清規大要偏示後學
今不變本也其諸軌度集詳備焉侖叨睿
崇寧清規序
夫禪門事例雖無兩樣毘尼衲子家風別是
一般規範若也途中受用自然格外清高如

院大眾朝於庭聚長老上堂陸座主事徒衆
應立側聆賓主間酬謝揚宗要者示依法而
住也齋粥隨宜一時均偏著務於節俭表法
食雙運也行普請法上下均力也是十務謂
之寮舍每用首領一人管多人營事令各司
其局也或有假號僧行混于清衆別致喧揺
之集衆燒衣鉢道具遣逐從偏門而出者示
恥辱也詳此一條制有四益

不一浄清衆生
煥合輯其書仍勒大龍翔集慶寺住持大
詜選有學業沙門共校正之期於歸一使遵
行為常法德煥等奉
命唯謹書將成屬玄為敘玄嘗聞諸師曰天
命無一事無禮樂安其所居之位為禮樂
其日用之常為樂程明道先生一日過定寺
見齋堂儀炤然嘆曰三代禮樂盡在是矣
豈非清規綱紀之力乎曰服之熟故能然
非非取其當然之則而自然之妙行乎其中斯
則不知者以為事理之郭而知之者則以為
大夫知制誥同俾國史國子祭酒廬陵
欧阳玄叙
百丈清規行千世尚矣繇唐迄今代茲
革不同禮因時而損益有不及焉往往諸
容出同知適從學者感之異時一山萬
人則有序而和之意又微矣故校雠之功
有益於是書甚大而
安樂法門固在是也然使是書龐然雑而不
有於是書甚大而
楊文公億為敘本末條目具詳茲不重出云
開以聞御史中丞撫通判引見
聖上得面奏清規所以然因被
行省為祖師請加諡未報遂詣
書頒行受
仍書頒行受
命以来未及見惟宋崇寧真定
八六九二龍藏
世紀山海經

解公宣撰，金華懇公銘

國朝至大中東林解公所集者，為可採者。

而論之繁者，類訛者正誤者，補互有得，

以小序明夫一章之中，大意盡為二卷，使閱

營有去取，稍便觀者。定為九章，章冠

二行之行，行而理亦不同。故將千百群屬，

堂合席，一寢食，而能成倫，不混世義，

使比丘等外格，非內弘道，錦千百群屬。同

於此又何迂哉？

告吾徒，自勉馬宋樹文公作古序，與

春三月東陽比丘德輝，謹書。

音釋

[音釋]

[音釋]

[音釋]

[音釋]

[音釋]

[音釋]

[音釋]

[音釋]

[音釋]

[音釋]