中阿含經卷第五十二

東晋罽賓三藏瞿曇僧伽提婆譯

立三

大品經那經第五

我聞如是：有一時，佛遊鉅　　在舍彌村爾時沙

彌周那於彼波和中而受夏坐彼波和中

一尼捷名曰親子在彼命終後不久尼捷

破壞不和合事聞説相縛相憐共諦我知此

親子諸弟子等皆破壞不共相和合各說

法汝不知也汝知何法如我所知我齊整汝

破壞不和合事聞説相縛相憐共諦我知此

不齊整我所應汝不應相應說前而說後應

說後而說前我勝汝汝不如我問汝事汝不

說後而說前我勝汝當復更問若汝動者我重縛

能答我已伏汝當復更問若汝動者我重縛

兩有在家白衣弟子彼皆跪坐此尼捷親子

若為在家白衣弟子彼皆跪坐此尼捷親子

從何所來何處夏坐沙彌周那答曰尊者阿難

我從波和來於波和中而受夏坐尊者阿難

難彼波和中有尼捷名曰親子在彼命終

終後不久尼捷親子諸弟子等各各破壞不

和合各說破壞不和合事聞説相縛相憐

共諦我知此法汝不知也汝知何法如我所

知我齊整汝不齊整我所應汝不應相應說

前而說後應説後而説前我勝汝汝不如我

問汝事汝不能答我已伏汝當復更問若汝
有一乞名曰親子在彼命終終後不久尼

變故非是出不趣正覺亦非善逝之

如來無所著等正覺也尊者阿難聞已語曰

賢者周那得因此說可往見佛奉獻世尊賢

者周那今詣佛具問世尊而說此事儻能

破壞不和合事闇詣相縛相懲共諫我知此

法汝不知也汝知何法如我所知我齊整汝

不齊整我相應汝不相應應說前而說後應

說後而說前我勝汝汝不如我問汝事汝不

能答我已伏汝當復更問若汝動者我重縛

若晻在衣白衣弟子彼皆歡喜此尼捷親子

諸弟子等所以者何以其所說惡法律故非

出不趣正覺亦非善逝之所說也崩壞

無住無所依怙彼所尊師亦非如來無所著

等正覺也世尊我聞此已恐怖驚懼舉身毛

堅莫令有此丘於世尊去後而在衆中起如

是聞諷謂此聞諷不益多人多有苦非義
非願益非安隱快樂乃至天人生極苦患世
願我見一比丘坐世尊前至心敬重世尊善
護善逝世尊見此已便作是念若今此比
丘於世尊去後而在衆中起如是闕諱謂此
人說：阿難汝見何等衆中有聞諱者謂此闕諱不
益多人多人有苦非義非願益非安隱快樂
乃至天人生極苦患者阿難答曰世尊
中生而生世尊謂此闕諱不益多人多人有
苦非義非願益非安隱快樂乃至天人生極
於其衆中生而生者阿難謂此闕諱不益
於其衆中生而生者阿難謂此闕諱不益

阿難白曰唯然當受教諭佛言阿難或有
一人瞋恚者結縛阿難謂人瞋恚者結縛彼

法是非法是非非法律非是犯是犯非犯或輕
或重可悔不已可悔不可犯不可犯有餘無餘
作證四念處四正斷四如意足五根五力七
覺支八支聖道阿難尼揵親子實非薩云若
時善逝今正是時若世尊為諸比丘說六諫
切見者彼為弟子施設六諫本謂可聞而止
於是尊者阿難又手向佛白曰世尊今正是
時善逝今正是時若世尊為諸比丘說六諫
汝斷根本復次阿難有七止諫一者應與面

前止諫律二者應與憶止諫律三者應與不

變止諫律四者應與自發露止諫律五者應

與君止諫律六者應與展轉止諫律七者應

與如棄囉掃止諫律阿難云何應與面前一

諫律云何斷此諫謂因面前止諫律也阿難

二人眾者多人教誡諫以法律如尊師教

二人眾者多人教誡以法律如尊師教面前

人者一人教誡以法律如尊師教面前

喜二人者多人二人者衆二人者一人教誡

護以法律如尊師教面前令歡喜多人者多

人者衆多人者一人多人者二人教誡護以

法律如尊師教面前令歡喜衆者衆教誡護

阿難若有一人犯戒而不憶諸比丘見已便

語彼曰汝曾犯戒而不自憶汝應從衆求於

憶律是當共與賢者憶律阿難若處有衆和

集會者彼比丘應詣偏袒著衣脫減入衆稽

首禮長老上尊比丘足長跪叉手白長老上

尊比丘曰諸尊聽我曾犯戒而不憶我今從

衆求於憶律願衆和合與我憶律阿難彼

比丘故衆共和集應與憶律以法以律如尊

師教面前令歡喜阿難是謂應與憶止諫律

如是斷此諫謂因憶止諫律阿難雲何應

龍藏
與不疑止誦律云何斷此誦謂因不疑止誦
律也阿難若有二人狂發而心顛倒彼狂發
心顛倒已有多不淨行非沙門法不順法行而
說違犯彼於後時還復得本心諸此丘見已便
語彼曰汝曾狂發而心顛倒狂發心顛倒已
多不淨行非沙門法不順法行而說違犯賢
者於後還得本心賢者可從眾求不懶律眾
當共與賢者不懶律阿難若處有衆和集會
者彼比丘應詣尊者衣脫盡入衆稽首禮
長老上尊比丘足長跪叉手白長老上尊比
丘曰諸尊聽我曾狂發而心顛倒狂發心顛
d倒已多不淨行非沙門法不順法行而說違
犯我於後時還復得本心我今從衆求不懶律
願衆和合與我不懶律阿難為彼比丘故眾
集會者彼比丘應詣偏袒著衣脫盡入衆稽
首禮長老上尊比丘足長跪叉手白長老上
尊比丘曰諸尊聽我犯其禁戒我今向長老
上尊比丘至心發露自説顯示不敢覆藏更
善護持後不復作阿難諸比丘衆當問彼比
丘曰賢者自見所犯耶彼應答曰實自見所
犯衆當語彼更善護持莫復作也阿難是謂
應與自發露止誦律如是斷此誦謂因自發
露止誦律阿難云何應與君止誦律阿難
云何斷此誦謂因與君止誦律阿難若有一人
前令歡喜阿難是謂應與不疑止誦律如是
斷此誦謂因不疑止誦律也阿難云何應與
誦律也阿難若有二人狂發而心顛倒彼狂發
心顛倒已多不淨行非沙門法不順法行而
說違犯彼於後時還復得本心諸此丘見已便
語彼曰汝曾狂發而心顛倒狂發心顛倒已
多不淨行非沙門法不順法行而說違犯賢
者於後還得本心賢者可從眾求不懶律眾
當共與賢者不懶律阿難若處有衆和集會
者彼比丘應詣尊者衣脫盡入衆稽首禮
長老上尊比丘足長跪叉手白長老上尊比
丘曰諸尊聽我曾狂發而心顛倒狂發心顛
d倒已多不淨行非沙門法不順法行而說違
犯我於後時還復得本心我今從衆求不懶律
願衆和合與我不懶律阿難為彼比丘故眾
集會者彼比丘應詣偏袒著衣脫盡入衆稽
首禮長老上尊比丘足長跪叉手白長老上
尊比丘曰諸尊聽我犯其禁戒我今向長老
上尊比丘至心發露自説顯示不敢覆藏更
善護持後不復作阿難諸比丘衆當問彼比
丘曰賢者自見所犯耶彼應答曰實自見所
犯衆當語彼更善護持莫復作也阿難是謂
應與自發露止誦律如是斷此誦謂因自發
露止誦律阿難云何應與君止誦律阿難
云何斷此誦謂因與君止誦律阿難若有一人
有長老上尊者或有次者有宗主者或有次
道無理我等惡不善所以者何我等於此善
說法律至信捨家無家學道聞誡僧相僧
家相應我自為已亦為彼諸賢故今向諸賢
至心發露自説顯示不敢覆載更善護持後
至心發露自説顯示不敢覆載更善護持後
不復作阿難若此部中無一比丘應者阿難
此比丘應至彼第二到已稽首禮老上尊比丘曰
上尊比丘足長跪又手白長老上尊比丘曰
諸尊聽我等無道無理我等惡不善所以者
何我等於此善說法律至信捨家無家學道
聞誡僧相僧共誡諸賢因此誡我等犯戒
阿難我今令汝説六契勞法誡聴聴誡善
思念之尊者阿難白曰唯然當受敬聴佛言
云何為六契身業向諸梵行是法契勞法愛
法樂法愛令重今奉今敬今修今攝得沙門得一心得精進得涅槃若口業慈業若
法利如法得自所得飯食乃至在鋤中如是利
分布施諸梵行是法勤勞法愛法樂法令愛
今重今奉今敬今修今攝得沙門得一心得
精進得涅槃若口業不缺不穿無礙無難如
地不隨他聖所稱善具足善持如是戒分
地不隨他聖所稱善具足善持如是戒分
布施諸梵行是法懺勞法愛法法令愛令
重令奉今敬令修今攝得沙門得一心得
進見涅槃若有聖見出要明見遠遠能正盡
苦如是見分布施諸梵行是法懺勞法愛法
法令愛令重今奉今敬今修今攝得沙門
得一心得精進得涅槃阿難我所說六慰
勞法者因此故說阿難若汝等此六諦本止
斷者及此七止諦中起聞諦以如棄糞
和合作異業說異業者是如法業如律業
世尊答曰不也優波離尊者優波離復問曰
世尊若比丘眾和合應與面前三律而與
律業耶世尊答曰不也優波離尊者優波離
復問曰世尊若比丘眾和合應與憶律者
律業耶世尊答曰不也優波離尊者優波離
復問曰世尊若比丘眾和合應與憶律者
而與不憶律應與不憶律者而與憶律者
律業如律業耶世尊答曰不也優波離尊者
而與不憶律是如法業如律業耶世尊答曰
不也優波離尊者優波離復問曰世尊若比
丘眾和合應與自發露律者而與君律應
大品優波離經第六

我聞如是時佛遊獅子座在恒伽池岸時
奉行

同一名合上水乳快樂遊行如我在時佛
說如是尊者阿難及諸比丘聞佛所說歡喜
憶律應與憶律者而與面前三律是如法業如

佛言如是時佛遊獅子座在恒伽池岸時

奉行

同一名合上水乳快樂遊行如我在時佛
說如是尊者阿難及諸比丘聞佛所說歡喜
憶律應與憶律者而與面前三律是如法業如

佛言如是時佛遊獅子座在恒伽池岸時

奉行

同一名合上水乳快樂遊行如我在時佛
說如是尊者阿難及諸比丘聞佛所說歡喜
憶律應與憶律者而與面前三律是如法業如

佛言如是時佛遊獅子座在恒伽池岸時

奉行

同一名合上水乳快樂遊行如我在時佛
說如是尊者阿難及諸比丘聞佛所說歡喜
憶律應與憶律者而與面前三律是如法業如
略

略

略
地王子知者者終無是處及者何阿
奇舍那王王子者婆先常行欲也何奇舍
那猶去村不遠有大石山無缺無穿實
而彼中一人速疾於上第二人者依住下石
山上人見石山邊有好平地圍觀林木清泉
華池長流河水山上人見已語山上人汝見
山邊有好平地圍觀林木清泉華池長流河水
山下人答曰若我見彼彼邊有好平地圍
觀林木清泉華池長流河水彼人答曰今
於山上已到已問曰汝見山邊有好平地圍
是處阿奇舍那昔者剎利頂生有捕象師
王告之曰汝捕象師為我捕取野象將來得
已白我時捕象師受王教已即乘王象至野
林中彼捕象師在野林中見大野象見已捉
林木清泉華池長流河水彼人答曰今
於山上已到已問曰汝見山邊有好平地圍
是處阿奇舍那昔者剎利頂生有捕象師
王告之曰汝捕象師為我捕取野象將來得
已白我時捕象師受王教已即乘王象至野
林中彼捕象師在野林中見大野象見已捉
王教已持極大杖著右肩上住野象所以林
请将您的问题描述得更具体一点，以便我能够更好地为您提供帮助。